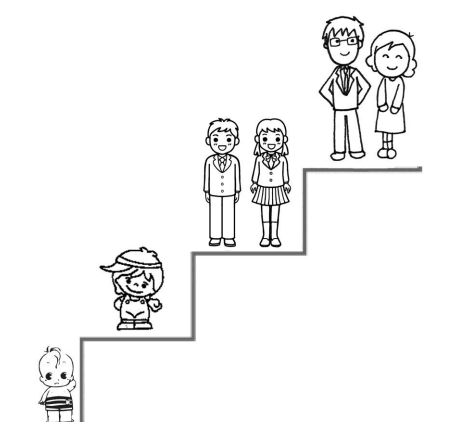
並以無為之理,行不言之教。

心行正道,蕭規曹隨,不弄權術,不敢妄為,實事求是,不流於庸俗,心行正道,蕭規曹隨,不弄權術,不敢妄為,實事求是,不流於庸俗,煩惱減少、身心康泰;超世可自我安排未來歸宿。心齋堅守宗旨以正間信仰。研入世及超世之理;修入世及超世之道。入世可使生活改善、間信仰。研入地及超世之理;修入世及超世之道。入世可使生活改善、

因重重障礙及困難而放棄,擇善而固執之者也。矢於心,堅守信念,此志弗移,難忍能忍、難行能行,有始有終,不回顧三十年來,荊棘滿途,魔考重重,念及吾師授我以重任,永



## 東拉西扯

天之道,執天之行盡矣」。 黄帝陰符經云:「觀難者,不信道是至簡至易,鑽死胡同,作繭自縛。黃帝陰符經云:「觀無別,運水及搬柴。中庸曰:「道也者,不可須臾離也,可離非道也」; 道,至簡至易,亦至艱至難。易者,一投手,一投足,與日用事

無涯,殆矣」。 而道學或佛學是知識。莊子曰:「吾生也有涯,而知也無涯,以有涯隨者,固非所及。學道或學佛是修行,自我解脫,了生脫死,超凡入聖;不立文字,教外別傳,道與禪皆接最上根器者,而教下皆接中下根器不立文字,教外別傳,道與禪皆接最上根器者,而教下皆接中下根器

言行合一,有慈悲、無私無為之心。 六祖云:「迷人修福不修道,祇言修福便是道」。而真修道者須有道德,士;淺薄如販夫、走卒,多迷於名相。至於言修道,實修福而已矣。為善知識所推許者也。今日之宗教,信仰者不論知識淵博如教授、博宗教為善知識所立,及後演化成各宗各派,而道或佛之始祖亦皆

甚或離師而去,夫復何言,此皆緣未具足之故也。指引。惟智慧未啟,是非難辨,雖明師現前而不知,已隨明師而不察,觀研道,主觀藏客觀,客觀現主觀。初學道者定要老師或明師啟蒙及觀在鬧市,了道為尚,和光同塵,切忌固步自封。主觀修道,客

誤人誤己而不知,種下惡因而不覺,實屬可惜也。「欲知山上路,須問下山人」。有說法者更以邪理為正理、邪見為正見、大多數法師、大德弘法,多言理,少言自身修行之過程及經驗。所謂・佛教以信、解、行、證為修持次第,信與解應不及行與證重要。

其一:服食安眠藥。

境,服食安眠藥睡覺去可也」。 有唯識之權威學者,說其靜坐經驗於講座,曰:「靜坐如入無念之

不論真靜矣。而無念者,如人飲水,冷暖自知。)(一覺詮釋::不應懷疑六祖所言無念。靜為入道之門,未達清靜之境界,

其二:了生脫死

於六道中。修行可明因了果,不再受轉廻之苦,是謂了生脫死矣。)(一覺詮釋:根據經籍所載,有生皆是苦。由業因招致業果,不停輪轉

其三:身體骨骼守竅。

曰:「守竅」,再問曰:「骨骼守竅何如」!無言以對。續問:「已達無我之境界,惟尚覺仍有身體骨骼,敢問處理何如」!答後有緣與其入室弟子論道。余問曰:「靜坐須守竅乎」!答曰:「當然」,吾友推崇一位居羊城、道行高之道士,慕名往訪之,惜已羽化。

無竅可守矣。) (一覺詮釋:靜坐入靜乃至真靜、虛極之時、身心俱無,一靈獨存,

其四:應無所住而生其心。

執著、不計較」。又云:「太陽住在虛空裡」。無所住,處處為家。住在六塵世界;不住在慈悲、清靜、無相裡。不路,不能住在中山南路;你有家,有所住,不能不回家;出家人無家,其心」而悟道。大師云:「你住在台北,不能住在內湖;你住在中山北真島一大師說六祖法寶壇經,述六祖聞金剛經之「應無所住而生

其五:禪與禪師。

如何學禪」,答曰:「以天為師」。法師沉默不語。問余,曰:「汝喜何宗派」,余答曰:「禪宗」,法師問曰:「今無禪師,吾友為佛弟子,喜禪宗,一日,與吾友往名剎拜訪一法師。法師

性、須有宿根及慧根、大願力及承擔。禪宗為最上乘法門。)(一覺詮釋:禪宗近乎天道,似易實難,似難實易。學禪講緣份、講悟

其六:身體健康。

身心自然健康,未知以為然否!) 自然健康,未知以為然否!) 自體如斯,不無諷刺焉。年事高,身體機能退化而衰老為自然定律, 以身體,則無病耳」。(一覺詮釋:大師當年應為七十多歲。自言患糖 好身體健康」?大師答曰:「若要使身體健康,須多運動,亦須管理 能使身體健康」?大師答曰:「若要使身體健康,須多運動,亦須管理

其七:懺悔

僧云:「每日須懺悔,且須懺過去世之悔」,同門問曰:「焉知過去世所一次,與心齋同門往穗訪大佛寺、六榕寺、光孝寺、林華寺。有

作者是」。而懺者,懺過去之不是,悔者,悔改後不再重犯過錯。)為前世之業因,所謂:「若知前世因,今生受者是,若知來世果,今生(一覺詮釋:學道者須每日三省吾身,理所當然也。而今生所受之業報,作何事,有何過錯」!僧無以為對,顧左右而言,非常尷尬。

所以行之者一也。 知、仁、勇三者,天下之達德也, 五者,天下之達道也, 且弟也,朋友之交也。 曰:君臣也,父子也,夫婦也, 天下之達道五,所以行之者三,

